
 

Nouvelles de Rome occupée 

La fausse religion bergoglienne 
 
 
 

par Alexandre Marie 
 
 
 

ES DERNIERS TEMPS ont été riches en événements au Vatican. 
Comme il est impossible de les passer tous en revue, nous nous li-
miterons à un nombre de faits très restreint, révélateurs de la ligne 

toujours plus révolutionnaire adoptée par le pape François depuis son 
arrivée à la maison Sainte-Marthe.  

Commençons par sa tournée en Amérique du Sud, au mois de juillet 
dernier : 24 000 km et vingt-deux discours en huit jours.  

Le voyage en Amérique latine 

Le cri du Christ en faveur de la libération des peuples 

Dans son homélie à Quito, en Équateur, François a tracé un étrange pa-
rallèle entre la dernière Cène et l’indépendance des anciennes colonies 
espagnoles d’Amérique latine :  

J’imagine ce susurrement de Jésus lors de la dernière Cène comme un cri, en 
cette messe que nous célébrons au « Parc Bicentenaire ». Imaginons-les ensem-
ble. Le bicentenaire de ce cri de l’indépendance de l’Amérique hispanique, 
c’était un cri, né de la conscience de manque de libertés, la conscience d’être 
objet d’oppression et de pillages, « sujets aux convenances contingentes des 
puissants du moment ». Je voudrais qu’aujourd’hui les deux cris concordent 
sous le beau défi de l’évangélisation 1. 

Comparer les saintes paroles de Notre-Seigneur aux cris des émeutiers 
sud-américains révoltés contre la couronne espagnole est profondément 
outrageant pour Notre-Seigneur et son œuvre de salut : le Christ est mis au 
service de la Révolution ; la libération du péché, le salut éternel et 
l’évangélisation sont ravalées au rang d’une fausse libération politique 
d’inspiration maçonnique et anti-chrétienne.  

                                                        
1 — Discours à Quito, mardi 7 juillet 2015 (http://www.news.va/fr/news). 

C 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

153 

La veille, dans son homélie à Guayaquil, François avait rapproché l’épi-
sode évangélique du miracle de Cana du prochain synode sur la famille, qui 
va s’ouvrir en octobre : de même que l’eau « impure » des jarres a été chan-
gée en vin, il faut demander la transformation miraculeuse de nos concep-
tions étriquées pour que, par « un vrai discernement spirituel », nous admet-
tions sans nous scandaliser les adultères et les sodomites aux sacrements : 

Peu avant le début de l’année jubilaire de la Miséricorde, l’Église célèbrera le 
Synode ordinaire consacré aux familles, pour faire mûrir un vrai discernement 
spirituel et trouver des solutions et des aides concrètes aux nombreuses diffi-
cultés et aux importants défis que la famille doit affronter aujourd’hui. Je vous 
invite à intensifier votre prière à cette intention, pour que même ce qui nous 
semble encore impur, comme l’eau dans les jarres, nous scandalise ou nous ef-
fraie, Dieu – en le faisant passer par son « heure » – puisse le transformer en 
miracle. La famille a besoin aujourd’hui de ce miracle 1. 

La Bible et la Vierge au service de la Révolution 

Quelques jours plus tard, en Bolivie, François adressa aux très marxis-
tes « mouvements populaires » l’un de ses discours les plus radicaux, les 
plus politiques et les plus applaudis. Il a tenu à cette occasion des propos 
extrêmement révolutionnaires, s’en prenant à l’économie qui « tue », par-
lant des « droits sacrés » des peuples et des exclus, réclamant pour tous 
« les trois T » – la terre, le toit et le travail – et un changement radical de 
« structures » : 

La Bible nous rappelle que Dieu écoute le cri de son peuple et je voudrais 
moi aussi unir de nouveau ma voix à la vôtre : Terre, toit et travail pour tous nos 
frères et sœurs. Je l’ai dit et je le répète, ce sont des droits sacrés. Cela vaut la 
peine, cela vaut la peine de lutter pour ces droits. Que le cri des exclus soit en-
tendu en Amérique latine et par toute la terre. […] Disons-le sans peur, nous 
voulons un changement, un changement réel, un changement de structures. On 
ne peut plus supporter ce système, les paysans ne le supportent pas, les travail-
leurs ne le supportent pas, les communautés ne le supportent pas, les peuples ne 
le supportent pas […]. Et la terre non plus ne le supporte pas, la sœur terre 
comme disait saint François 2. 

Ayant expliqué que l’avenir de l’humanité est entre les mains des tra-
vailleurs – Marx et Engels ne parlaient pas autrement –, François entend 
engager l’Église dans ce processus révolutionnaire qu’il appelle de ses 
vœux. Et il ose proposer la figure de Marie comme exemple à suivre dans 
cette marche vers l’émancipation : « humble fille » des périphéries, elle est 

                                                        
1 — Voir http://w2.vatican.va/content/francesco/fr. 
2 — Rencontre avec les mouvements populaires, Santa Cruz de la Sierra, 9 juillet 

(http://www.news.va/fr/news). 



L E C T U R E S  154 

signe d’espérance pour les peuples qui « souffrent les douleurs de 
l’enfantement » en attendant l’avènement de la « justice » (le grand soir ?) : 

De nombreux prêtres et agents pastoraux accomplissent une énorme tâche en 
accompagnant et en promouvant les exclus dans le monde entier, avec des coo-
pératives, en impulsant des initiatives, en construisant des logements, en travail-
lant avec abnégation dans les domaines de la santé, du sport et de l’éducation. 
[…] Ayons toujours présent au cœur la Vierge Marie, une humble fille d’un pe-
tit village perdu dans la périphérie d’un grand empire, une mère sans toit qui a 
su transformer une caverne d’animaux en la maison de Jésus avec quelques lan-
ges et une montagne de tendresse. Marie est signe d’espérance pour les peuples 
qui souffrent les douleurs de l’enfantement jusqu’à ce que germe la justice 1. 

En quoi consiste ce changement que François préconise, ce programme 
social que les peuples en marche doivent construire ? — Il s’agit de vivre 
bien sur cette terre, moyennant une économie juste, respectueuse de la natu-
re. C’est l’idéal marxiste du paradis sur terre : 

[…] Il n'est pas si facile de définir le contenu du changement, on pourrait di-
re, le programme social qui reflète ce projet de fraternité et de justice que nous 
attendons. […] L’histoire, ce sont les générations successives des peuples en 
marche […] qui la construisent. […] Vous, et aussi d'autres peuples, vous résu-
mez ce désir ardent d'une manière simple et belle : Vivre bien. Cette économie 
est non seulement désirable et nécessaire mais aussi possible 2. 

Droit des peuples à disposer d’eux-mêmes, liberté religieuse, respect 
des droits de l’homme, méfaits du « colonialisme » et bienfaits de la cultu-
re de la rencontre : on trouve tous les thèmes du libéralisme anticatholique 
dans ce discours aux allures de manifeste révolutionnaire : 

Les peuples du monde veulent être artisans de leur propre destin. Ils veulent 
conduire dans la paix leur marche vers la justice. Ils ne veulent pas de tutelles ni 
d'ingérence où le plus fort subordonne le plus faible. Ils veulent que leur culture, 
leur langue, leurs processus sociaux et leurs traditions religieuses soient respec-
tés. […] Disons non aux vieilles et nouvelles formes de colonialisme. Disons 
oui à la rencontre entre les peuples et les cultures 3. 

François s’approprie la Légende noire  

Puis François a fait un geste de « repentance » au nom de l’Église, pour 
les « nombreux et graves péchés » commis contre les « peuples originai-
res » : l’Église doit s’agenouiller et demander pardon pour « ses offenses » 
et celles commises par l’Espagne durant la conquête de l’Amérique latine. 

                                                        
1 — Ibid. 
2 — Ibid. 
3 — Ibid. 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

155 

Ainsi, François se fait-il le promoteur de la légende noire anticatholique et 
antiespagnole, fabriquée de toutes pièces par les ennemis de l’Église et de 
l’Espagne catholique : protestants, « philosophes » et francs-maçons. 

Ici je veux m'arrêter sur un sujet important. Car, quelqu’un pourra dire, avec 
raison, quand le pape parle du colonialisme, il oublie certaines actions de l'Église. 
Je leur dis, avec peine, que de nombreux et de graves péchés ont été commis 
contre les peuples originaires de l'Amérique au nom de Dieu. Mes prédécesseurs 
l'ont reconnu, le Celam l'a dit et je veux le dire également. A l’instar de Jean-
Paul II, je demande que l'Église s'agenouille devant Dieu et implore le pardon des 
péchés passés et présents de ses fils. Et je voudrais vous dire, je veux être très 
clair, comme l’a été Jean-Paul II : Je demande humblement un pardon, non seule-
ment pour les offenses de l’Église même, mais pour les crimes contre les peuples 
autochtones durant ce que l’on appelle la conquête de l’Amérique 1.  

« Je vous demande, au nom de Dieu, de défendre la terre » 

Le discours s’achève par l’évocation de ce qui constitue la priorité pour 
François. Il ne s’agit pas, comme l’aurait dit saint Pie X, de « tout instaurer 
dans le Christ », ni même de dénoncer les erreurs et les abominations mo-
rales de la société contemporaine ; non, la tâche la plus importante est « de 
défendre la Mère Terre », notre « maison commune », et y manquer consti-
tuerait un « grave péché ». 

La troisième tâche, peut-être la plus importante que nous devons assumer au-
jourd’hui est de défendre la Mère Terre. La maison commune de nous tous est 
pillée, dévastée, bafouée impunément. La lâcheté dans sa défense est un grave 
péché. […] Les peuples et leurs mouvements sont appelés à interpeller, à se 
mobiliser, à exiger pacifiquement mais tenacement l'adoption urgente de mesu-
res appropriées. Je vous demande, au nom de Dieu, de défendre la terre 2. 

Les miracles de Jésus réinterprétés  

Dans l’homélie qu’il a prononcée le même jour, 9 juillet, place du 
Christ-Rédempteur, à Santa Cruz de la Sierra (Bolivie), François a donné 
une étrange interprétation du miracle de la multiplication des pains. Selon 
lui, Jésus l’aurait accompli dans le but de « n’exclure personne ». Le sens 
profond de ce miracle serait que la « logique de la mise à l’écart » a cédé 
devant la « logique de communion ». 

Ainsi, non seulement François défend-il la réception sacrilège de 
l’eucharistie par ceux qui en sont légitimement exclus (adultères, concu-

                                                        
1 — Ibid. 
2 — Ibid. 



L E C T U R E S  156 

bins, sodomites, etc.), mais, en outre, il travestit le miracle de la multiplica-
tion des pains en une action purement humanitaire de partage, en une 
prise de conscience communautaire antidiscriminatoire… 

C’est une invitation qui résonne avec force aujourd’hui pour nous : « Il n’est 
nécessaire d’exclure personne ; personne ne doit s’en aller ; c’en est assez des 
rejets, donnez-leur vous-mêmes à manger. » […] En acceptant le « pari », lui-
même nous donne l’exemple, nous indique la route. Une attitude en trois mots : 
il prend un peu de pain et quelques poissons, les bénit, les rompt et les donne 
pour que les disciples les partagent avec les autres. Et ça, c’est la route du mira-
cle. Il ne s’agit certainement pas de magie ou d’idolâtrie. Jésus, par ces trois ac-
tions, réussit à transformer une logique de la mise à l’écart, en une logique de 
communion, en une logique de communauté 1. 

Que signifient les mots : « Il ne s’agit pas de magie ou d’idolâtrie » ? Que 
la croyance en l’historicité du miracle relève de la magie et que la foi en la 
divinité du Christ opérant de tels prodiges s’apparente à de l’idolâtrie ? Il y 
a de quoi être perplexe 2… 

François reçoit un crucifix communiste 

A l’arrivée de Fran-
çois en Bolivie (8 juillet), 
le président Evo Mora-
les lui a offert un cruci-
fix sacrilège, en forme 
de faucille et de mar-
teau, et l’a décoré de 
l’ordre du mérite « Père 
Luis Espinal », insigne 
honorifique conçu par le 
Congrès bolivien, en 
forme de collier, auquel 
est fixé un médaillon 
miniature du même 
crucifix arborant le sym-
bole communiste. C’est 
le père jésuite Luis Espi-

                                                        
1 — Homélie à Santa Cruz, le 9 juillet (http://www.news.va/fr/news). 
2 — C’est, semble-t-il, la quatrième fois depuis son arrivée au Vatican que François 

donne une interprétation de la multiplication des pains qui contredit le miracle. Pour les fois 
précédentes, voir : Angelus du 2 juin 2013 (ORLF 23 du 6 juin 2013, p. 8-9) ; Discours au 
Comité exécutif de Caritas internationalis (ORLF 21 du 23 mai 2013, p. 5) ; Angelus du 3 août 
2014 (ORLF 32-33 du 7-14 août 2014, p. 3). 

Le président bolivien Evo Morales offre à François le crucifix 
communiste du père Luis Espinal. 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

157 

nal, militant de la théologie de la libération tué par les forces gouvernementa-
les le 22 mars 1980, qui avait imaginé ce crucifix. Le pape François est allé se 
recueillir sur son tombeau et lui rendu hommage comme à un « martyr » :  

 

Notre frère fut victime d'intérêts qui ne voulaient pas qu'on lutte pour la liber-
té. Le père Espinal prêchait l’Évangile et cet Évangile les dérangeait et pour ce-
la ils l'ont assassiné, […] il a prêché l’Évangile qui nous apporte la liberté, qui 
nous rend libres 1. 

A propos de ce crucifix communiste, le directeur de la Salle de presse 
du Saint-Siège, le père Frederico Lombardi, a affirmé qu’en le créant, Espi-
nal avait voulu « représenter le dialogue avec ceux qui se battaient pour la 
justice sous une forme qui dépasse même les frontières de l’Eglise 2 ». 
François a fait savoir qu’un tel cadeau ne l’avait pas choqué. Il a expliqué :  

[Espinal] était enthousiasmé par cette analyse de la réalité marxiste, ainsi que 
de la théologie utilisant le marxisme. C’est de là que vient cette œuvre. Les poé-
sies d’Espinal appartiennent également à ce genre de la contestation, mais 
c’était sa vie, sa pensée, c’était un homme spécial, avec tant de génialité humai-
ne, et qui luttait de bonne foi. En faisant une herméneutique de genre, je com-
prends cette œuvre. Et pour moi, ce cadeau n’a pas été une offense 3. 

Ainsi, François justifie-t-il la prise de position idéologique de ce jésuite 
gauchiste et son « œuvre » blasphématoire, qu’il a qualifiée d’« art contes-
tataire » et de « critique du christianisme ayant fait alliance avec l’impéria-
lisme ». Bien plus, il en a fait l’éloge en affirmant que le « théologien » de 
la libération Espinal, « martyr » de la révolution communiste, menait sa 
lutte « de bonne foi » et « prêchait l’Évangile ». 

Scandaleux présent à la Vierge de Copacabana 

Ce n’est pas tout. Quelques jours plus tard, François s’est rendu au 
sanctuaire de Notre-Dame de Copacabana, la sainte patronne de la Bolivie, 
et il lui a offert les deux distinctions qu’il avait reçues du président Mora-
les 4. En déposant aux pieds de Marie le collier orné du médaillon frappé 
du crucifix d’Espinal, il a déclaré : 

Le président du pays, dans un geste de cordialité, a eu la délicatesse de 
m’offrir deux distinctions au nom du peuple bolivien […]. Je voudrais laisser 
ces deux distinctions à la patronne de la Bolivie, mère de cette noble nation, afin 
qu’elle se souvienne toujours de son peuple et de la Bolivie, de son sanctuaire, 

                                                        
1 — Voir http://www.zenit.org/fr/articles/bolivie. 
2 — Voir http://www.zenit.org/fr/articles/bolivie. 
3  — Propos tenus dans l’avion du retour. Voir http://www.news.va/fr/news. 
4 — La deuxième distinction était le collier de « l’Ordre du Condor des Andes ». 



L E C T U R E S  158 

où je souhaiterais qu’elles demeurent […]. Je te prie afin que ces distinctions, 
que je laisse ici en Bolivie à tes pieds, et qui rappellent […] le sacrifice com-
mémoré du père Luis Espinal, soient des emblèmes de l’amour éternel du peu-
ple bolivien […] envers ta tendresse attentionnée et forte 1. 

L’insigne du communisme athée, dégoulinant du sang de millions de 
victimes, symbole de la haine du Christ, offert à la Mère du Christ comme 
un emblème d’amour éternel ! Décidément, ce pape iconoclaste ne recule 
devant aucun geste choquant. Évidemment, avec de tels exemples, il ne 
faut pas s’étonner que l’apostasie des catholiques ne cesse de s’amplifier.  

Quant au crucifix marxiste, dans lequel il n’a rien trouvé de scandaleux, 
François a déclaré qu’il le gardait et l’emportait « avec [lui] à Rome ». 

Actes très peu catholiques d’un pape conciliaire 

Il n’y a pas de réponse à la souffrance 

Le 29 mai 2015, François a reçu un groupe d'enfants gravement malades 
dans la chapelle de la maison Sainte-Marthe. Il leur a expliqué qu’il n’y a 
pas de réponse à leur souffrance : 

Il y a aussi une question dont l’explication ne s’apprend pas au catéchisme. 
C’est la question que je me pose très souvent, et beaucoup d’entre vous, beau-
coup de gens se la posent : « Pourquoi les enfants souffrent-ils ? » Et il n’y a pas 
d’explication. […] Je ne sais que vous dire de plus, vraiment, parce que tout ce-
la me touche beaucoup. Moi non plus, je n’ai pas de réponse. « Mais vous êtes 
pape, vous devez tout savoir ! » Non, sur ces choses, il n’y a pas de réponse 2. 

François avait déjà tenu des propos semblables, notamment le 11 mai, 
lorsqu’il s’était adressé à quelques 7 000 enfants et jeunes des écoles ita-
liennes, salle Paul VI, au Vatican. Ces jeunes étaient réunis à l'initiative de 
la fondation La Fabrique de la paix, association laïciste et mondialiste. Pour 
cette rencontre, François avait personnellement téléphoné à la pasionaria 
italienne pro-avortement Emma Bonino. Bonino accepta l’invitation, ravie 
de pouvoir « œuvrer avec lui à la réalisation d'un grand rêve : édifier un 
monde de paix, tolérance et accueil 3 ». Voici les propos que François pro-
nonça sur la souffrance à cette occasion : 

Cette question est l’une des plus difficiles à résoudre. Il n’y a pas de réponse ! 
Il y eut un grand écrivain russe, Dostoïevsky, qui s’était posé la même question : 

                                                        
1 — Voir http://w2.vatican.va/content/francesco/fr. 
2 — Voir http://www.zenit.org/fr/articles. 
3 — Cette militante des « droits des femmes » se montre très accueillante pour les im-

migrés musulmans déferlant en Italie, mais nettement moins pour les enfants à naître. 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

159 

pourquoi les enfants souffrent-ils ? On ne peut qu’élever les yeux vers le Ciel et 
attendre des réponses qu’on ne trouve pas. Il n’y a pas de réponse à cela 1. 

Dire à des enfants qu’il n’y a pas de réponse à leur souffrance, revient à 
leur dire que le mal est absurde et gratuit. Dès lors, Dieu n’est-il pas indiffé-
rent ou impuissant ou même complice puisque, malgré sa toute-puissance, il 
ne fait rien pour l’empêcher ? C’est ce que les enfants risquent de com-
prendre et ils en garderont l’idée d’un Dieu odieux et méchant. 

Pourtant, n’importe quel enfant qui connaît son (vrai) catéchisme sait 
que la cause du mal et de la souffrance est le péché et que le remède est 
dans la croix de Jésus. Le scepticisme corrosif de François conduit à la né-
gation tacite de l’œuvre salvatrice de Notre-Seigneur, qui a souffert et qui 
est mort à cause de nos péchés, et qui nous demande de porter notre croix 
à sa suite pour obtenir la rédemption de nos âmes. 

L’abolition du péché par la fausse miséricorde 

Au mois d’avril dernier, par la bulle d’indiction Misericordiae vultus, 
François a annoncé un « jubilé extraordinaire de la miséricorde ». Cette 
« Année sainte » s’ouvrira le 8 décembre, pour le cinquantième anniversai-
re de la clôture du concile Vatican II. Cette année de la miséricorde, expli-
que François, entend donc célébrer le triomphe de Vatican II, début d’une 
ère nouvelle dans l’histoire de l’Église :  

L’Église ressent le besoin de garder vivant cet événement. C’est pour elle que 
commençait alors une nouvelle étape de son histoire. Les Pères du Concile 
avaient perçu vivement, tel un souffle de l’Esprit, qu’il fallait parler de Dieu aux 
hommes de leur temps de façon plus compréhensible. Les murailles qui avaient 
trop longtemps enfermé l’Église comme dans une citadelle ayant été abattues, le 
temps était venu d’annoncer l’Evangile de façon renouvelée 2.  

Les « murailles » qui gardaient la foi ayant été « abattues » par ce conci-
le « pastoral », François cherche à abattre celles qui protègent encore la 
morale. Ce sera l’œuvre du synode des évêques d’octobre prochain, 
convoqué lui aussi dans un but « pastoral », bien évidemment, pour éten-
dre le règne d’une fausse « miséricorde » destructrice de la vérité. 

Rappelons juste quatre faits servant à illustrer la façon très particulière 
dont François entend la « miséricorde » : 1) Le fameux « Qui suis-je pour 
juger » les personnes « gay » ? 2) L’appel téléphonique « privé » à une 
femme « mariée » à un divorcé, à laquelle il a conseillé d’aller recevoir les 
sacrements dans une autre paroisse. 3) L’appel à la « femme » transsexuel-
le espagnole qui lui avait fait part de la « discrimination » dont « elle » 

                                                        
1 — Voir http://w2.vatican.va/content. 
2 — Documentation Catholique 2519, p. 73, n°4. 



L E C T U R E S  160 

était l’objet dans sa paroisse, et que François a invitée à venir le voir en 
audience « privée » en compagnie de sa « fiancée » – aux frais du Vatican, 
s’il vous plaît ! 4) Le lavement des pieds d’une autre « femme » trans-
sexuelle le dernier Jeudi saint, à « laquelle » on a de surcroît donné la sain-
te communion…  

Dans cette ligne, François nous invite à faire l’expérience de l’ouverture 
aux « périphéries existentielles » et d’oser la « nouveauté » : 

Au cours de cette Année sainte, nous pourrons faire l’expérience d’ouvrir le 
cœur à ceux qui vivent dans les périphéries existentielles les plus différentes, 
que le monde moderne a souvent créées de façon dramatique. […] Ne tombons 
pas dans l’indifférence qui humilie, dans l’habitude qui anesthésie l’âme et em-
pêche de découvrir la nouveauté, dans le cynisme destructeur 1. 

L’Église rêvée par François doit se conformer au monde, se laisser mo-
deler par ses « valeurs » et ses « aspirations », au lieu de chercher à le con-
vertir au Seigneur. Après avoir abattu les « murailles de la citadelle », elle 
doit sortir d’elle-même et respirer « l’odeur des hommes », quitte à en être 
« blessée ». Du moins, elle sera guérie de sa propension à l’« auto-
référentialité », libérée des « certitudes » où elle se retranche et de la pré-
tention à posséder des vérités « uniques et absolues ». Elle ne fera plus de 
« prosélytisme », ne s’ingérera plus dans la vie spirituelle des gens, mais 
sera vraiment « au service des personnes ». Comment les catholiques fidè-
les pourraient-ils se retrouver dans une telle « Année sainte » qui n’est 
qu’une mascarade destinée à accélérer le processus de dissolution du ca-
tholicisme et détruire le peu qui reste ? Cette « Année sainte » n’a rien de 
saint, ni même de sain. Elle n’est assurément pas l’œuvre du Saint-Esprit 2.  

« La valeur de la miséricorde dépasse les frontières de l’Église » 

Au programme de l’année de la « miséricorde » on trouve encore un ren-
forcement du dialogue voulu par les déclarations conciliaires Nostra ætate et 
Unitatis redintegratio avec le judaïsme, l’islam et les « autres nobles traditions 
religieuses ». Car la miséricorde, dit François, est également leur bien pro-
pre. Les chrétiens journellement massacrés en Irak et en Syrie apprécieront ! 

La valeur de la miséricorde dépasse les frontières de l’Église. Elle est le lien 
avec le judaïsme et l’islam qui la considèrent comme un des attributs les plus si-
gnificatifs de Dieu. Israël a d’abord reçu cette révélation qui demeure dans 
l’histoire comme le point de départ d’une richesse incommensurable à offrir à 

                                                        
1 — DC 2519, p. 79, n° 15 
2 — La véritable Année sainte 2016, riche d’une tradition vraiment catholique et pro-

fondément mariale, c’est le jubilé du Puy-en-Velay, qui revient à chaque fois que la fête de 
l’Annonciation coïncide avec le Vendredi saint. La prochaine occurrence se produira dans 
150 ans. 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

161 

toute l’humanité. […] L’islam, de son côté, attribue au Créateur les qualificatifs 
de Miséricordieux et Clément. On retrouve souvent ces invocations sur les lè-
vres des musulmans qui se sentent accompagnés et soutenus par la miséricorde 
dans leur faiblesse quotidienne. Eux aussi croient que nul ne peut limiter la mi-
séricorde divine car ses portes sont toujours ouvertes. Que cette année jubilaire, 
vécue dans la miséricorde, favorise la rencontre avec ces religions et les autres 
nobles traditions religieuses 1. 

« La valeur de la miséricorde est le lien avec le judaïsme et l’islam… » ? La ré-
ponse de l’islam ne s’est pas faite attendre ; elle est venue sous la forme 
d’un long document publié par la Commission Permanente des Recherches 
Académiques et des Avis religieux d’Arabie Saoudite (CPRAARAS). En voici 
quelques extraits 2. Contrairement à François, les dirigeants musulmans, 
eux, sont clairs et logiques avec eux-mêmes : 

Au nom de Dieu le Clément, Le Miséricordieux, la CPRAARAS a étudié les 
questions qui lui sont parvenues, les propos et les avis diffusés dans les médias 
concernant l’appel à « l’unité des religions » : l’islam, le judaïsme et le christianisme 
[…]. Après réflexion et étude de la question, la commission décide ce qui suit : 

1º L’un des principes fondamentaux de la croyance en islam, connu de tous et 
sur lequel les musulmans sont unanimes, est qu’il n’existe aucune religion véri-
dique à la surface de la terre autre que l’islam, qu’elle est la dernière des reli-
gions et qu’elle abroge toutes les religions, les croyances et les législations pré-
cédentes. Il ne reste donc plus aucune religion par laquelle Dieu est adoré si ce 
n’est l’islam. […] 

2º L’un des principes fondamentaux de la croyance en islam est que le Livre 
de Dieu « le Noble Coran » est le dernier des livres de Dieu descendus et pro-
mis par le Seigneur de l’Univers, qu’il abroge tous les livres révélés précédem-
ment : la Torah, les Psaumes, les Évangiles et autres, et qu’il a la suprématie sur 
tous ces livres. Il ne reste donc plus de livre révélé par lequel Dieu est adoré si 
ce n’est « Le Noble Coran ». […] 

5º L’un des principes fondamentaux de l’islam est d’être obligatoirement 
convaincu de l’incroyance de toute personne qui n’est pas entrée dans l’islam – 
juifs, chrétiens ou autres –, de les appeler « mécréants », de les considérer 
comme les ennemis de Dieu, de son Messager et des croyants, et qu’ils sont 
parmi les gens de l’Enfer […]. 

6º Face à ces fondements de la croyance et ces réalités islamiques, l’appel à 
« l’unité des religions », le rapprochement entre elles et la fusion en une seule 
entité, n’est qu’une propagande vicieuse et trompeuse, dont le but est de mélan-
ger la vérité et le faux, le bien et le mal, de détruire l’islam et ses piliers, et de 
pousser ses adeptes vers l’apostasie totale. […] 

                                                        
1 — DC 2519, p. 84, n° 23. 
2 — Texte paru dans le nº 179 (septembre-octobre 2015) du Bulletin des Amis de saint 

François de Sales, p. 7. 



L E C T U R E S  162 

7º Parmi les conséquences de cette mauvaise propagande : l’annulation de 
toute différence entre l’islam et l’incroyance, entre la vérité et le faux, entre le 
bien et le mal, la rupture de tout obstacle d’animosité entre les musulmans et les 
mécréants ; il n’y a alors plus d’allégeance aux musulmans et de désaveu des 
mécréants, ni de djihad, ni de lutte pour élever la parole de Dieu sur terre […]. 

L’Église doit demander pardon pour son « inhumanité » 

Lors de sa visite au temple vaudois de Turin, en juin dernier, François a 
encore une fois assimilé la légitime diversité des charismes à l’intérieur de 
l’Église, à la « diversité » qui caractérise les sectes hérétiques, ne se privant 
pas au passage d’humilier à nouveau l’Église en demandant pardon aux 
vaudois pour le « traitement inhumain » dont ils auraient été l’objet. Déci-
dément, pour François, l’Église d’avant Vatican II est coupable de toutes 
les forfaitures et il n’y a plus pour elle qu’une seule chose à faire : s’humi-
lier devant ses ennemis et demander pardon. 

L’unité qui est le fruit de l’Esprit Saint ne signifie pas uniformité. En effet, 
les frères sont rassemblés par une même origine, mais ils ne sont pas identiques 
entre eux. Cela est bien clair dans le nouveau Testament où tous ceux qui parta-
geaient la même foi en Jésus Christ étant appelés frères, on a cependant 
l’intuition que toutes les communautés chrétiennes auxquelles ils appartenaient 
n’avaient pas le même style, ni une organisation interne identique. Au sein de la 
même petite communauté, on pouvait apercevoir différents charismes (cf. 
1 Co 12, 14) et même dans l’annonce de l’Évangile, l’on trouvait des différen-
ces et aussi des oppositions (cf. Ac 15, 36-40). Malheureusement, il est arrivé et 
il continue à arriver que les frères n’acceptent pas leur diversité et finissent par 
se faire la guerre l’un contre l’autre. […] Au nom de l’Église catholique, je vous 
demande pardon. Je vous demande pardon pour les attitudes et les comporte-
ments non chrétiens, même non humains que, au cours de l’histoire, nous avons 
eus contre vous. Au nom du Seigneur Jésus Christ, pardonnez-nous 1 ! 

« Je dis peut-être une hérésie » 

Le 24 mai, François a envoyé un message vidéo pour la journée œcu-
ménique organisée par le diocèse de Phoenix (USA) avec des évangéliques 
pentecôtistes. Il a affirmé que l’œcuménisme « du sang » est une manifes-
tation de l’unité des chrétiens, au-delà de leur « appartenance ecclésiale ». 
Ceci n’est pas nouveau : c’est au moins la dixième fois qu’il le dit 2. Ce qui 
est nouveau, en revanche, c’est qu’il a reconnu qu’il s’agit probablement 
d’une « hérésie »… Cela ne l’a pas empêché de faire de cette probable 

                                                        
1 — Voir http://w2.vatican.va/content/francesco/fr. 
2 — Voir http://denzingerbergoglio-en.com. 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

163 

« hérésie » un argument en faveur de l’ecclésiologie novatrice des docu-
ments conciliaires Lumen gentium et Unitatis redintegratio, selon laquelle 
l’Église catholique ne s’identifie pas avec l’Église fondée par le Christ. Car, 
dans l’Église du Christ, cohabitent une multitude d’autres « églises » et de 
« communautés ecclésiales », selon divers degrés d’appartenance. 

Aujourd’hui rassemblés, moi depuis Rome et vous là-bas, nous prierons pour 
que le Père envoie l’Esprit de Jésus, l’Esprit-Saint, et nous donne la grâce que tous 
soient un, « pour que le monde croit ». Et il me vient à l’esprit de dire quelque cho-
se qui pourrait être une absurdité, ou peut-être une hérésie, je ne sais pas. Mais il y 
a quelqu’un qui sait que, malgré les différences, nous sommes un. […] Je suis per-
suadé que l’unité entre nous ne sera pas accomplie par les théologiens. Les théolo-
giens nous aident, […] mais si nous attendons que les théologiens se mettent 
d’accord, l’unité ne se fera qu’au lendemain du jour du jugement dernier 1. 

C’est toujours la même méthode révolutionnaire : éviter de se placer 
sur le terrain de la doctrine et des principes, mais avancer à pas comptés 
par des actes audacieux, des gestes symboliques et de petits accords prati-
ques. 

Cela explique le souverain mépris de François pour la vérité et les défini-
tions magistérielles. A son point de vue, l’unité de l’Église est à faire, alors 
qu’elle existe déjà : « Je crois en l’Église une… », disons-nous dans le Credo. 
Cette unité des chrétiens et, au-delà, des religions, se fera par le « dialogue » 
et la « culture de la rencontre », sans chercher à surmonter les « querelles 
doctrinales », mais en les abolissant par des accords sur le terrain. Au de-
meurant, entre chrétiens, il n’y a pas de vraie division, mais une simple diver-
sité. A quoi, ultimement, doit aboutir ce consensus né du « dialogue » ? A 
l’unité du genre humain par la construction d’une fraternité universelle en-
tre les peuples. C’est l’idéal maçonnique d’une ONU des religions. 

La bénédiction donnée au péché 

Pratique tout à fait inédite et pour le moins surprenante, François a pris 
l’habitude, en présence de femmes enceintes, de leur toucher le ventre 
pour « bénir » le bébé qu’elles portent. Il l’a encore fait tout récemment, le 
26 septembre 2015, lors de son voyage aux États-Unis, en posant la main 
sur le ventre de la star américaine Candice Accola, « mariée » civilement 
(après avoir publiquement vécue avec plusieurs compagnons successifs) et 
enceinte de son premier bébé.  

François s’est fait prendre en photographie à plusieurs reprises alors 
qu’il accomplissait le même geste sur de jeunes femmes enceintes qui défi-
laient devant lui en robe de mariée, le jour de leur mariage. Outre ce que 

                                                        
1 — Voir http://visnews-fr.blogspot.fr. 



L E C T U R E S  164 

ce geste a d’indécent et de choquant (imagine-t-on le pape Pie XII agir ain-
si ?), en le pratiquant sur des femmes non mariées ou enceintes avant 
d’être mariées, François encourage directement les relations conjugales 
hors mariage et bénit le péché.  

Dans la même ligne, le dimanche 14 septembre 2014, à quelques semaines 
du premier synode sur la famille, François avait solennellement béni le ma-
riage de vingt couples dans la basilique Saint-Pierre. Ces derniers avaient été 
sélectionnés selon qu’ils étaient représentatifs de notre époque : certains 
avaient eu des enfants hors mariage, d’autres vivaient déjà sous le même toit. 

 

         

L’« éco-encyclique » Laudato si’ 

Le 18 juin 2015, peu avant l’ouverture de la conférence « Climat de Pa-
ris », François a publié son « encyclique » très attendue « sur la sauvegarde 
de la maison commune », Laudato si’ (« Loué sois-tu ») 1.  

C’est la première fois dans l’histoire qu’un pape consacre une encyclique 
aux questions environnementales, comme si l’écologie était devenue une 
question majeure pour l’Église – plus importante que la lutte contre l’apos-
tasie ! – et comme s’il était prioritaire de prendre la défense de la « sacralité 
de la nature » mise en danger par l’homme pollueur. Mais l’écologie est à la 
mode, elle est même l’un des véhicules les plus puissants du mondialisme, 
et François, toujours à la pointe de l’actualité et du progrès, n’a pas voulu 
que le catholicisme, de plus en plus asservi aux idéaux de l’humanitarisme 
maçonnique, reste étranger à cette nouvelle « croisade ». 

François ne donne pas les vraies causes des problèmes, ni par consé-
quent les vrais remèdes (comme le serait un retour à la vie modeste, aux 
métiers agricoles, etc.). Par contre, il fait sienne des données scientifique-

                                                        
1 — DC 2519, p. 5-69. 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

165 

ment très contestables et de fait très contestées : le réchauffement climati-
que et ses supposées origines humaines 1.  

En y regardant de près, on voit que la question climatique et environne-
mentale n’est qu’un prétexte pour poursuivre un double but qui n’a rien à 
voir avec la protection de la nature : hâter la mise en place d’un gouverne-
ment mondial chargé de faire appliquer les mesures requises pour « sauver 
la planète » ; poursuivre l’adultération du christianisme de l’intérieur et 
l’intégrer peu à peu aux autres « nobles traditions religieuses », en vue de 
constituer une religion universelle, parodie monstrueuse du catholicisme. 

Mise en place du mondialisme politique et religieux : voilà l’objectif princi-
pal et inavoué de ce document, sous le prétexte de « prendre soin de la 
maison commune » menacée de destruction par l’activité humaine… 

Au moment où l’humanité a abandonné totalement Dieu et où le mal 
devient la règle morale universelle (avortement, euthanasie, pornographie, 
union contre-nature, etc.), François décide que la priorité de notre temps 
doit être accordée à la préservation de l’environnement et au combat 
contre le prétendu réchauffement climatique. Ce choix met en évidence la 
fausse religion qu’incarne François, car sous les dehors d’un vocabulaire qui 
demeure vaguement chrétien, il nous propose une religion vidée de son 
contenu, naturaliste et immanente, n’ayant cure du salut des âmes rachetées 
par Notre-Seigneur sur la croix. 

Signalons qu’aucune des cent soixante-douze notes de bas de page ne se 
réfère au magistère antérieur à Vatican II, ni aux Écritures, mais que vingt-
et-une sont extraites de documents des diverses conférences épiscopales, 
dépourvues de toute autorité magistérielle. On a droit aussi, entre autres, à 
des extraits d’Evangelii Gaudium (citée huit fois), à des mentions du 
« patriarche » schismatique Bartholomée (six fois), du « théologien » pro-
gressiste Romano Guardini (six fois), de la Charte de la Terre (deux fois), de la 
Déclaration de Rio, du philosophe protestant Paul Ricœur, d’un « maître spi-
rituel » soufi (!) et du sulfureux jésuite Pierre Teilhard de Chardin. 

L’« éco-théologie » de François 

Pour le fond, cette « encyclique » insolite et jargonneuse est un mélange 
de théories évolutionnistes érigées en certitudes scientifiques, de natura-
lisme à saveur panthéiste et de gnosticisme qui ne dit pas son nom. 
Contentons-nous de quelques citations : 

                                                        
1 — « Il existe un consensus scientifique très solide qui indique que nous sommes en pré-

sence d’un réchauffement préoccupant du système climatique » (§ 23). « L’humanité est 
appelée à prendre conscience de la nécessité de réaliser des changements de style de vie, de pro-
duction et de consommation, pour combattre ce réchauffement ou, tout au moins, les causes 
humaines qui le provoquent ou l’accentuent » (§ 23). 



L E C T U R E S  166 

[…] Nous sommes appelés à « accepter le monde comme sacrement de com-
munion, comme manière de partager avec Dieu et avec le prochain à une échelle 
globale. C’est notre humble conviction que le divin et l’humain se rencontrent 
même dans les plus petits détails du vêtement sans coutures de la création de 
Dieu, jusque dans l’infime grain de poussière de notre planète 1 » [§ 9]. 

Bien que le changement fasse partie de la dynamique des systèmes com-
plexes, la rapidité que les actions humaines lui imposent aujourd’hui contraste 
avec la lenteur naturelle de l’évolution biologique [§ 18]. 

[Dieu] a voulu se limiter lui-même de quelque manière, en créant un monde qui 
a besoin de développement, où beaucoup de choses que nous considérons mauvai-
ses, dangereuses ou sources de souffrances, font en réalité partie des douleurs de 
l’enfantement qui nous stimulent à collaborer avec le Créateur [§ 80]. 

Bien que l’être humain suppose aussi des processus évolutifs, il implique une 
nouveauté qui n’est pas complètement explicable par l’évolution d’autres sys-
tèmes ouverts [§ 81]. 

L’homme n’est pas le maître absolu de la terre, parce qu’il n’est pas la 
fin de la création. La fin de la création, c’est une sorte de plénitude cosmi-
que transcendante, qui se réalise dans le Christ ressuscité embrassant tou-
tes choses. Il y a là quelque chose d’analogue au « point oméga » de Teil-
hard de Chardin, à son « Christ cosmique » vers lequel l’univers s’achemi-
ne à travers le processus évolutif de la matière et de l’histoire. D’ailleurs, 
François prend la peine de signaler lui-même ce rapprochement : 

S’il est vrai que, parfois, nous les chrétiens avons mal interprété les Écritu-
res, nous devons rejeter aujourd’hui avec force que, du fait d’avoir été créés à 
l’image de Dieu et de la mission de dominer la terre, découle pour nous une 
domination absolue sur les autres créatures [§ 67]. 

L’aboutissement de la marche de l’univers se trouve dans la plénitude de 
Dieu, qui a été atteinte par le Christ ressuscité, axe de la maturation universel-
le 2. Nous ajoutons ainsi un argument de plus pour rejeter toute domination des-
potique et irresponsable de l’être humain sur les autres créatures. La fin ultime 
des autres créatures, ce n’est pas nous. Mais elles avancent toutes, avec nous et 
par nous, jusqu’au terme commun qui est Dieu, dans une plénitude transcendan-

                                                        
1 — Citation de BARTHOLOMÉE, Discours au 1er Sommet de Halki, Istanbul (20 juin 2012). 
2 — Ici, une note précise : « L’apport de P. Teilhard de Chardin se situe dans cette pers-

pective ». C’est le lieu de rappeler le Monitum du Saint-Office du 30 juin 1962 : « Certaines 
œuvres du père Pierre Teilhard de Chardin, même des œuvres posthumes, sont publiées et 
rencontrent une faveur qui n'est pas négligeable. Indépendamment du jugement porté sur ce 
qui relève des sciences positives, en matière de philosophie et de théologie, il apparaît clai-
rement que les œuvres ci-dessus rappelées fourmillent de telles ambiguïtés et même d'erreurs si 
graves qu'elles offensent la doctrine catholique. Aussi les Em. et Rv. Pères de la sacrée congréga-
tion du Saint-Office exhortent tous les Ordinaires et Supérieurs d'instituts religieux, les 
recteurs de séminaires et les présidents d'université à défendre les esprits, particulièrement 
ceux des jeunes, contre les dangers des ouvrages du P. Teilhard de Chardin et de ses disci-
ples » (DC, t. LIX, n° 1380, col. 949-956). 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

167 

te où le Christ ressuscité embrasse et illumine tout ; car l’être humain, doué 
d’intelligence et d’amour, attiré par la plénitude du Christ, est appelé à re-
conduire toutes les créatures à leur Créateur [§ 83]. 

Une Personne de la Trinité s’est insérée dans le cosmos créé, en y liant son sort 
jusqu’à la croix. Dès le commencement du monde, mais de manière particulière 
depuis l’incarnation, le mystère du Christ opère secrètement dans l’ensemble de la 
réalité naturelle, sans pour autant en affecter l’autonomie [§ 99]. 

Uni au Fils incarné présent dans l’eucharistie, tout le cosmos rend grâce à 
Dieu. En effet, l’eucharistie est en soi un acte d’amour cosmique : « Oui, cos-
mique ! Car, même lorsqu’elle est célébrée sur un petit autel d’une église de 
campagne, l’eucharistie est toujours célébrée, en un sens, sur l’autel du mon-
de. » L’eucharistie unit le ciel et la terre, elle embrasse et pénètre toute la créa-
tion. Le monde qui est issu des mains de Dieu, retourne à lui dans une joyeuse et 
pleine adoration : dans le pain eucharistique, « la création est tendue vers la di-
vinisation, vers les saintes noces, vers l’unification avec le Créateur lui-même ». 
C’est pourquoi, l’eucharistie est aussi source de lumière et de motivation pour 
nos préoccupations concernant l’environnement, et elle nous invite à être gar-
diens de toute la création 1 [§ 236.] 

Dans cette perspective, le dimanche et l’assistance à la messe dominica-
le deviennent, à l’instar du sabbat juif, un acte de purification écologique 
et de réconciliation avec le monde :  

Le dimanche, la participation à l’eucharistie a une importance spéciale. Ce jour, 
comme le sabbat juif, est offert comme le jour de la purification des relations de 
l’être humain avec Dieu, avec lui-même, avec les autres et avec le monde [§ 237]. 

Il y aurait beaucoup à dire sur cette gnose plus ou moins panthéiste, né-
gatrice du surnaturel, dans laquelle l’homme et la nature sont divinisés et 
sacralisés. Quant à la prise de conscience de cette nature sacrale, elle s’opère 
par une mystérieuse « manifestation divine », en dehors de la Révélation : 

Nous pouvons affirmer qu’« à côté de la révélation proprement dite, qui est 
contenue dans les saintes Écritures, il y a donc une manifestation divine dans le 
soleil qui resplendit comme dans la nuit qui tombe ». En faisant attention à cette 
manifestation, l’être humain apprend à se reconnaître lui-même dans la relation 
avec les autres créatures : « Je m’exprime en exprimant le monde ; j’explore ma 
propre sacralité en déchiffrant celle du monde » [§ 85]. 

[…] Nous n’avons pas toujours recueilli et développé les richesses que Dieu 
a données à l’Église, où la spiritualité n’est déconnectée ni de notre propre 

                                                        
1 — Non seulement le Christ et l’eucharistie sont impliqués dans ces préoccupations 

environnementales, mais François y voit également l’un des motifs de la compassion de la 
Vierge Marie : « Marie, la Mère qui a pris soin de Jésus, prend soin désormais de ce monde 
blessé, avec affection et douleur maternelles. Comme elle a pleuré la mort de Jésus, le cœur 
transpercé, maintenant elle compatit à la souffrance des pauvres crucifiés et des créatures de ce 
monde saccagées par le pouvoir humain. » (§ 241). 



L E C T U R E S  168 

corps, ni de la nature, ni des réalités de ce monde ; la spiritualité se vit plutôt 
avec celles-ci et en elles, en communion avec tout ce qui nous entoure [§ 216]. 

Un nouveau départ grâce à « une conversion écologique » 

L’encyclique prend des accents mélodramatiques : l’humanité s’est 
rendue coupable d’une véritable « catastrophe » écologique par ses agis-
sements irresponsables ; nous marchons vers « l’autodestruction » ; la terre 
crie et gémit 1, etc. Il est donc urgent de prendre une autre direction : 

Ces situations provoquent les gémissements de sœur terre, qui se joignent au 
gémissement des abandonnés du monde, dans une clameur exigeant de nous une 
autre direction [§ 53]. 

Mais sommes-nous prêts, avons-nous « développé une conscience uni-
verselle du problème » pour relever « ce beau défi », se demande Fran-
çois ? Il en appelle à la « Charte de la Terre », document maçonnique et 
panthéiste, pour que l’humanité prenne « un nouveau départ » : 

La Charte de la Terre nous invitait tous à tourner le dos à une étape 
d’autodestruction et à prendre un nouveau départ, mais nous n’avons pas encore 
développé une conscience universelle qui le rende possible. Voilà pourquoi 
j’ose proposer de nouveau ce beau défi : « Comme jamais auparavant dans 
l’histoire, notre destin commun nous invite à chercher un nouveau commence-
ment […] Faisons en sorte que notre époque soit reconnue dans l’histoire com-
me celle de l’éveil d’une nouvelle forme d’hommage à la vie, d’une ferme réso-
lution d’atteindre la durabilité, de l’accélération de la lutte pour la justice et la 
paix et de l’heureuse célébration de la vie » [§ 207]. 

Ce nouveau commencement, ce nouvel hommage à la vie exige… une 
« conversion écologique » ! 

J’adresse une invitation urgente à un nouveau dialogue sur la façon dont nous 
construisons l’avenir de la planète. Nous avons besoin d’une conversion qui 
nous unisse tous, parce que le défi environnemental que nous vivons, et ses ra-
cines humaines, nous concernent et nous touchent tous. […] Il nous faut une 
nouvelle solidarité universelle [§ 14]. 

S’il est vrai que « les déserts extérieurs se multiplient dans notre monde, par-
ce que les déserts intérieurs sont devenus très grands », la crise écologique est 
un appel à une profonde conversion intérieure. […] [Les chrétiens] ont donc be-
soin d’une conversion écologique, qui implique de laisser jaillir toutes les 
conséquences de leur rencontre avec Jésus-Christ sur les relations avec le mon-
de qui les entoure. Vivre la vocation de protecteurs de l’œuvre de Dieu est une 

                                                        
1 — « Cette sœur [la mère Terre] crie en raison des dégâts que nous lui causons [§ 2]. » Certes, 

saint Paul parle lui aussi des gémissements de la création (Rm 8, 22), mais c’est à cause du péché. 



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

169 

part essentielle d’une existence vertueuse ; cela n’est pas quelque chose 
d’optionnel ni un aspect secondaire dans l’expérience chrétienne [§ 217]. 

De tels propos sont inouïs. C’est une caricature des réalités et du langa-
ge chrétiens, une parodie de la conversion surnaturelle à laquelle nous 
appelle Jésus-Christ, pour aboutir à une sorte d’Alliance inversée avec la 
nature divinisée, à une espèce de mysticisme naturaliste teinté de pan-
théisme :  

Diverses convictions de notre foi développées au début de cette encyclique, ai-
dent à enrichir le sens de cette conversion, comme la conscience que chaque créa-
ture reflète quelque chose de Dieu et a un message à nous enseigner ; ou encore 
l’assurance que le Christ a assumé en lui-même ce monde matériel et qu’à présent, 
ressuscité, il habite au fond de chaque être […] le pénétrant de sa lumière [§ 221]. 

L’univers se déploie en Dieu, qui le remplit tout entier. Il y a donc une mystique 
dans une feuille, dans un chemin, dans la rosée, dans le visage du pauvre. L’idéal 
n’est pas seulement de passer de l’extérieur à l’intérieur pour découvrir l’action de 
Dieu dans l’âme, mais aussi d’arriver à le trouver en toute chose [§ 233]. 

Les papes conciliaires, artisans du gouvernement mondial 

Mais la conversion écologique individuelle ne suffit pas.  
Pour protéger notre « sœur terre », il faut un « projet commun » à 

l’échelle internationale et même un gouvernement mondial chargé 
d’imposer à notre « maison commune » un système de lois contraignantes 
et des « décisions drastiques » capables d’inverser la tendance actuelle : 

L’interdépendance nous oblige à penser à un monde unique, à un projet 
commun. Il devient indispensable de créer un système normatif qui implique des 
limites infranchissables et assure la protection des écosystèmes [§ 53]. 

Depuis la moitié du siècle dernier, après avoir surmonté beaucoup de diffi-
cultés, on a eu de plus en plus tendance à concevoir la planète comme une pa-
trie, et l’humanité comme un peuple qui habite une maison commune [§ 164]. 

La même logique qui entrave la prise de décisions drastiques pour inverser la 
tendance au réchauffement global, ne permet pas non plus d’atteindre l’objectif 
d’éradiquer la pauvreté. Il faut une réaction globale plus responsable, qui im-
plique en même temps la lutte pour la réduction de la pollution et le développe-
ment des pays et des régions pauvres [§ 175]. 

Tel était déjà le dessein de Benoît XVI et de Jean XXIII, précise François 
– ce qui prouve, s’il en était besoin, la continuité, chez tous les papes conci-
liaires, de ce projet mondialiste issu des loges maçonniques : 

Comme l’a affirmé Benoît XVI dans la ligne déjà développée par la doctrine 
sociale de l’Eglise : « Pour le gouvernement de l’économie mondiale, pour as-
sainir les économies frappées par la crise, pour prévenir son aggravation et de 



L E C T U R E S  170 

plus grands déséquilibres, pour procéder à un souhaitable désarmement intégral, 
pour arriver à la sécurité alimentaire et à la paix, pour assurer la protection de 
l’environnement et pour réguler les flux migratoires, il est urgent que soit mise 
en place une véritable autorité politique mondiale telle qu’elle a déjà été esquis-
sée par mon prédécesseur Jean XXIII. » [§ 175]. 

Que nous sommes loin de la prédication du règne social de Notre-
Seigneur Jésus-Christ ! « Les rois de la terre se sont levés, et les princes ont 
conspiré contre le Seigneur et contre son Christ », se lamentait déjà David 
(Ps 2, 2). Force est de constater qu’aujourd’hui la Rome conciliaire est totale-
ment complice de cette conspiration des États modernes contre le Christ-Roi. 

« Prière pour notre terre »  

En guise de conclusion de cet acte de « magistère écologique », François 
propose deux prières différentes, l’une à l’intention des « monothéistes », 
l’autre à l’usage des « chrétiens ». Dans la première, de facture entièrement 
naturaliste et intitulée « Prière pour notre terre », il n’est question ni de la 
Sainte Trinité ni de Notre-Seigneur Jésus-Christ. A qui donc s’adresse cette 
prière ? 

Après cette longue réflexion, à la fois joyeuse et dramatique, je propose deux 
prières : l’une que nous pourrons partager, nous tous qui croyons en un Dieu créa-
teur tout-puissant ; et l’autre pour que nous, chrétiens, nous sachions assumer les 
engagements que nous propose l’Évangile de Jésus, en faveur de la création. […] 

Prière pour notre terre : Dieu Tout-Puissant qui es présent dans tout 
l’univers et dans la plus petite de tes créatures, Toi qui entoures de ta tendresse 
tout ce qui existe, répands sur nous la force de ton amour pour que nous proté-
gions la vie et la beauté. Inonde-nous de paix, pour que nous vivions comme 
frères et sœurs sans causer de dommages à personne. Ô Dieu des pauvres, aide-
nous à secourir les abandonnés et les oubliés de cette terre qui valent tant à tes 
yeux. Guéris nos vies, pour que nous soyons des protecteurs du monde et non 
des prédateurs, pour que nous semions la beauté et non la pollution ni la des-
truction. Touche les cœurs de ceux qui cherchent seulement des profits aux dé-
pens de la terre et des pauvres. Apprends-nous à découvrir la valeur de chaque 
chose, à contempler, émerveillés, à reconnaître que nous sommes profondément 
unis à toutes les créatures sur notre chemin vers ta lumière infinie. Merci parce 
que tu es avec nous tous les jours. Soutiens-nous, nous t’en prions, dans notre 
lutte pour la justice, l’amour et la paix [§ 246]. 

Le 10 août 2015, dans la foulée de l’encyclique Laudato si’, François a 
créé une journée mondiale pour l’environnement qui devra être célébrée cha-
que 1er septembre, sous l’intitulé : « Journée mondiale annuelle de prière 
pour la sauvegarde de la création. »  



D O C U M E N T S  

LE SEL DE LA TERRE No 94, AUTOMNE 2015 

171 

L’objectif est double. Il s’agit d’abord d’une démarche œcuménique puis-
que le patriarche Bartholomée a déjà institué cette journée dans l’orthodoxie. 
D’autre part, par cette décision, François confirme que l’écologie et l’environ-
nement sont des priorités pour l’Église conciliaire, et que celle-ci s’inscrit 
pleinement dans cet autre « œcuménisme » avec le mondialisme maçonnique 
qui est la sauvegarde de la « maison commune ». 

 

Le pape François parlant beaucoup et se plaisant à multiplier les gestes 
insolites, on pourrait signaler beaucoup d’autres propos hétérodoxes (no-
tamment dans les sermons prononcés à Sainte-Marthe) et d’actes infa-
mants pour l’Église, mais ce que nous avons relevé suffit largement pour 
prouver à quel point la crise dans laquelle nous nous trouvons est grave et 
réclame toute notre prière et notre absolue fidélité à la foi catholique. 

 
 
 
 
 

✵ 
✵  ✵ 

 
 

  



LE SEL DE LA TERRE 
Donner le goût de la sagesse chrétienne 

Revue trimestrielle 

de formation catholique 
 

Maintenir et conserver la saveur du sel de la doctrine quand 
tout autour devient insipide par la suite de l’abandon de Dieu, 
c'est le défi que la revue s’impose par son nom même. Le Sel de la 
terre vous offre tous les trois mois des articles simples, diversi-
fiés, adaptés et d’une sureté doctrinale éprouvée afin de nourrir 
votre vie spirituelle.  

 Simple, le Sel de la terre ne requiert de ses lecteurs 
 aucun niveau spécial de connaissance ; il s'adresse à tout 
catholique qui veut approfondir sa foi. 
 Diversifié, le Sel de la terre propose à tous une  
formation catholique vraiment complète : études doctri-
nales et apologétiques, spiritualité et Écriture sainte, his-
toire et arts de la civilisation chrétienne viennent tour à tour 
nourrir votre intelligence. 
 Adapté, le Sel de la terre présente les vérités religieuses 
les plus utiles à notre temps et dénonce les erreurs qui me-
nacent aujourd’hui les intelligences. 
 Traditionnel, le Sel de la terre est publié sous la  
responsabilité d’une communauté dominicaine qui se place 
sous le patronage de saint Thomas d’Aquin, pour la sûreté 
de la doctrine et la clarté de l’expression. 

 
 

Cet article vous a plu ? 

Vous pouvez : 

Trouvez plus de 1000 articles en accès libre ! 

Vous 
abonner 

 

Découvrir  
notre site 
 

Faire  
un don 

 

http://www.seldelaterre.fr/abonnement
http://www.seldelaterre.fr/abonnement
http://www.seldelaterre.fr/
http://www.seldelaterre.fr/
http://www.seldelaterre.fr/faire-un-don
http://www.seldelaterre.fr/faire-un-don

